#### От редакции



#### Дорогие читатели нашей газеты!

К сожалению, лето у нас длится не так долго, как нам бы этого хотелось. Мы так долго ждем этого теплого времени, оно наступает и радует нас, но очень быстро заканчивается. Потом наступит осень, зима, и придут холода, когда мы опять с надеждой будем ждать теплых и красивых деньков. Для чего Господь дает нам пережить такой опыт? Может быть для того, чтобы мы осознавали, что истинная родина наша на небесах; что вечность с ее непрекращающимся счастьем – наше предназначение; и что Господь в радостях и трудностях земной жизни ведет нас в Отчий дом.

В августе мы празднуем торжество Успения Богородицы. Благодаря этому празднику мы еще внимательнее всматриваемся в небо, куда Господь с телом и душой забрал Свою Пречистую Матерь. Она была обыкновенной женщиной, жила обыкновенной жизнью, но в этой обыкновенности смогла пережить необыкновенный опыт присутствия Бога. Она шла за этим опытом – следовала за Христом, ставшим Ее Сыном. Она стояла под Его крестом, молилась о Духе Святом для Церкви и, окончив земную жизнь, была принята Господом в Его Царстве. Так пусть же Ее заступничество постоянно помогает и нам в обыкновенности наших дней – летом и зимой – идти к небесной цели нашей жизни.

О. Евгений Зинковский



Газета Римскокатолической Церкви Казахста-

на. Зарегистрирована Комитетом информации и архивов Министерства культуры и информации Республики Казахстан 23 июня 2008 г., св. № 9331–Г (дата первичной регистрации 28 марта 1995 г., св. № 1548). Собственник: Римскокатолическая Карагандинская епархия. Главный редактор: о. Е. Зинковский. Редакция: М. Хлахулова, А. Плетнева, К. Колпаков. Адрес редакции: ул. Октябрьская, 25, г. Караганда, 100029, Республика Казахстан, тел./факс: 07(7212) 371386.

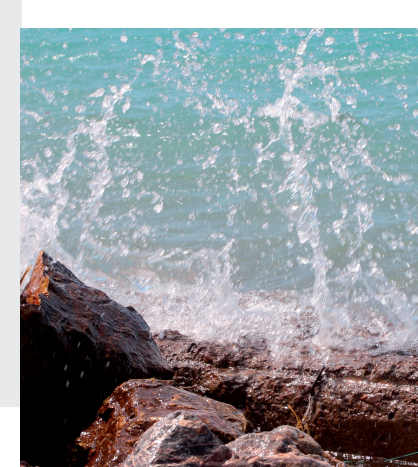
Интернет:

www.credonews.org

e-mail: credogazeta@gmail.com

Типография: ТОО «Арко», 100008, г. Караганда, ул. Сатпаева, 15. Тираж - 1700 экз. Дата выхода: 30 июля 2019 г.

Газета издается ежемесячно при поддержке «Renovabis» и добровольных пожертвований верующих. Распространяется бесплатно. Средний расход на один номер – 100 тенге. Банковский счет: «Halyk bank» (euro) KZ 866018183000000983



#### Жизнь Церкви / Карагандинская Епархия



### 25 лет Неокатехуменальному Пути в Караганде



Благодарение Богу за Его бесконечную и милосердную Любовь и долготерпение к нам грешникам, а также Пресвятой Деве Марии, Которая вдохновила Кико Аргуэльо.

В мае 2018 года группа братьев из Караганды, приняла участие в праздновании 50-летия Неокатехуменального пути в Риме. Празднование проходило на площади Тор Вергата, где собралось более 150 тысяч братьев из 134 стран мира. Поздравить нас приехал Папа Франциск, который сказал: «Ваша харизма – это великий дар Бога для Церкви». И то, что Миссия пути предполагает исход, хотя мы так часто бываем искушаемы, чтобы не двигаться с места, не рисковать, быть довольными тем, что находится под контролем.

А 15 июня 2019 года в приходе св. Иосифа г. Караганды состоялась торжественная Евхаристия, посвященная 25-летию Пути в Караганде. Председательствовал на Евхаристии отец-епископ Аделио Дель Оро. Приехали наши катехисты о. Збигнев Ленарт, Мария Терез Неувиль и семинарист Ян Глазовски, о. Анджей Шченсный, первый катехист и около 10 лет насто-

ятель прихода, а также миссионеры, которые в разные годы были здесь, и братья, которые когда-то начинали здесь путь. Также в Евхаристии приняли участие: настоятель прихода св. Иосифа о. Владимир Дзуренда, настоятель Кафедрального собора о. Евгений Зинковский, настоятель прихода Марии - Матери Церкви о. Гжегож Бурдыньски и его собратья о. Збигнев Григорцевич и о. Павел Федорович, ректор семинарии о. Павел Мартыниук и о. Валериан Эрмиш, настоятель прихода в Шахтинске. Очень обрадовались приглашению и сердцем и душой были с нами: о. Вацлав Поплавский из Астаны, который много лет служил общинам, и одновременно с нами в этот день служил Евхаристию у себя дома, так как не смог по состоянию здоровья приехать на это торжество; о. Гжегож Павлачек, который очень короткое время был у нас катехистом, но который оставил здесь свое сердце и очень желал быть с нами; а также другие священники и миссионеры, которые в разное время были здесь на миссии, но по разным причинам не смогли быть с нами.

Евхаристия проходила в торжество Святой Троицы и проповедь говорил о. Анджей Шченсный, как всегда была Керигма (благая весть) о том, как возлюбил Господь человека, что не пожалел Сына Своего, чтобы человек поверил в Его любовь, что место каждого человека на кресте, но Иисус Христос взял на Себя все наши грехи из любви, и что без Духа Святого невозможно ни увидеть этой любви, ни тем более ее принять, и принять себя таким.

«Неокатехуменальный путь уходит своими корнями ко Второму Ватиканскому Собору. Это харизма полная сил, распространенная по всему миру и приносящая множество плодов личного обращения и обновления Церкви. Его инициаторы - Кико Аргуэльо и Кармен Эрнандес. Путь родился среди убогих из Паломерас Альтас в Мадриде, и место происхождения отметило его печатью евангелизации бедных, грешников и отверженных жизнью» (монс. Рикардо Бласкес Перес, кардинал, председатель конференции епископов Испании).

В бараках на окраине Мадрида среди отбросов общества - убийц, проституток, наркоманов, грабителей и разбойников и поселился Кико. В этом районе Мадрида даже днем было опасно находиться. И Кико Аргуэльо, убежденный, что Христос присутствует в страдании «последних этой земли», и следуя по стопам блаженного Шарля де Фуко, принимает решение жить вместе с убогими в бараке, подвергая большой опасности свою жизнь. Но так захотел Бог, чтобы именно так, в таких обстоятельствах и среди таких людей возгорелась искорка, которая зажглась по всему миру любовью ко Христу. «Позже он познакомился с Кармен Эрнандес, получившей диплом бакалавра богословия, и вместе с ней дает жизнь новой форме проповедования, которое постепенно ведет к рождению небольшой христианской общины. Таким образом среди убогих рождается





первая неокатехуменальная община. Неокатехуменальный путь распространяется сначала в Испании, затем в Италии, а позже по всему миру» (Кико Аргуэльо, Заметки 1988-2014).

Кико не думал ни о какомто Пути, ни о каких-то общинах, ни тем более о семинариях «Redemptoris Mater», миссионерах и Missio ad Gentes. Он, молодой, но многообещающий художник, просто пошел жить в эти бараки. Был постоянно с Библией и гитарой, ни кого не убеждал, что так жить нельзя, а Бог через него делал Свое дело. Эти убийцы, пьяницы, наркоманы, проститутки и разбойники стали спрашивать о Библии, о Боге и смысле жизни. Каждый из них знал друг друга, им не нужно было притворяться, они были как открытая книга и доверились Богу, и Бог изменил их жизни. Цыган, который посылал детей просить милостыню и жену торговать фальшивым золотом, пьющий и бьющий жену и детей, - пошел на работу, перестал пить и отправил детей в школу. Много других обращений за это время произошло среди братьев на пути: Господь исцелял алкоголиков и наркоманов, соединял разрушенные семьи, примирял враждующих, братья научились искать и принимать волю Бога, открылись на жизнь, стали рождаться шестые, восьмые, одиннадцатые, восемнадцатые дети; начали открываться на призвание к священству, монашеству и посвященной жизни мирян, на миссию, начали рождаться семинарии «Redemptoris Mater».

Бог не убирает наши кресты, не меняет обстоятельства жизни, не убирает с нашего пути людей, которые доставляют нам проблемы и неудобства, Он дает этому всему смысл, освещает, помогает не

только жить с этим, но и радоваться, быть довольными и счастливыми, дает мир, дает мужество говорить о Его чудесах в нашей жизни другим людям. И свидетельство этому наше исповедание веры, которое проходило в приходе св. Иосифа во время Великого поста. И к тому, как Папа Франциск сказал, что этот путь - это великий дар для Церкви, я могу добавить, что не только для Церкви, но для каждого, кто хочет довериться Богу. И я не устаю и не перестаю благодарить Бога за этот бесценный дар. Слава Отцу и Сыну и Святому Духу.

Ирена Медынская, 1-я община прихода св. Иосифа, г. Караганда

#### Не нам, Господи, не нам, но Имени Своему воздай Славу и Честь.

Только огромная благодарность Богу за всё, что Он подарил мне по Своей великой милости, благодаря Пути, я дерзнула написать это свидетельство, т.к. я абсолютно не обладаю литературными способностями и имею комплексы. Уповаю на помощь Духа Святого и всех моих Святых покровителей.

Господь сказал: «Кто желает Мне служить, пусть идет за Мной». Иисус приглашает всех. Идти за Ним, значит выполнять Его волю, принимать в своей жизни всё, что пошлет тебе Отец, вплоть до смерти крестной, как исполнил это Иисус. Он приглашает за Собой не только уже любящих Его и жаждущих только Его воли, но и таких бедняков как я, и многие мои братья, которые никогда не слышали о любви Бога, уповали на свои силы,

знания, деньги, других людей, семью, государство, делали карьеру. А это земное оказалось таким зыбким, временным, не насыщающим.

У меня лично, это закончилось полным банкротством. Это случилось в тяжелые времена перестройки. Наша семья вернулась из Германии, где мы служили 5 лет как военнослужащие. Наша семья и наши отношения в супружестве такого экстрима не выдержали. Хорошо строить отношения, когда всё хорошо. А ко всему я еще обратилась к экстрасенсорике, как к «спасательному кругу». И это закончилось одержимостью. Я всегда была уверена, что всё делаю правильно и мудро в своей жизни и в семье. Но не знала, что отравляла не только свою жизнь, но и жизнь моих близких. Вот в такой моей ситуации: во мраке одиночества, разрушенного супружества, без работы, без средств к существованию, без понимания, как дальше поднимать детей, с постоянными мыслями о суициде для себя и для детей (т.к. была уверена, что они без меня не проживут), Бог взглянул на меня с великим милосердием. Он сделал так, что я, как бы случайно, оказалась в Церкви, приведя туда группу детей из интерната слепых, по приглашению священника. И в это время услышала свидетельства людей об их встрече с Живым Богом, о преображении их жизни, о Пути, который к этому ведет и приглашение на катехезы.

И я сделала первый шаг, даже не из любви к Богу, а от безысходности, как к последней инстанции. И Тот, Который возлюбил меня, был верным, нежным и настойчивым, т.к. я была «никакая», плюс со своим поврежденным менталитетом. Как трудно гордому человеку принять чью-то волю, тем более какого-то Бога, Который непонятно есть или нет. Но Господь был терпелив и настойчив: столько Слов, столько ласки, столько событий, где я видела, что пока я делаю свою волю, я в тяжких страданиях, когда говорю Богу «да» на события моей жизни, я вхожу в благодать мира и покоя. Господь Сам меняет всё вокруг, идет впереди, исправляет ошибки, меняет мое

сердце, сердца окружающих, мой менталитет, жизнь моих детей.

Путь – это всегда движение. Либо мы гордые и ведет нас сатана, и этот путь заканчивается крахом. Я это испытала. А путь смиренных – с Богом, и он ведет на Небо. Путь Неокатехуменальный ведет на Небо, потому что всё, что раньше казалось проклятьем, невыносимым: история, события, характер, страна, другие люди – на Пути преобразилось в благословение, где мы встречаемся с Иисусом Христом.

Я, как ветхий человек, всегда любила покой, уединение, не любила входить в конфликты, избегала ситуаций, где меня могли ранить или которые превышают мои способности. Я как камень посреди ручья, и жизнь моя начинала превращаться в болото. Но благодаря Пути я снова и снова начинаю движение, входя в волю Бога. И Он делают мою жизнь такой, какой бы я без Него не имела: благодаря общине, у меня есть братья, и я не одинока, обретаю духовную радость независимо от событий, приключения, встречи, перемены, служения, поездки, паломничества, благовествование и т.д.

Бог показал мне на Пути всю красоту Церкви. Она живая: слабая, робкая, т.к. состоит из слабых и грешных, и одновременно святая и мужественная, благодаря Богу. Здесь я обрела новую жизнь в Боге, где учусь жить независимо от земных благ, аффектов, страхов.

В начале Пути я услышала о безусловной любви Бога ко мне и ко всем грешникам. Как трудно человеку, который привык к тому, что любовь нужно заслужить, принимать Такую Любовь и тем более нести ее людям. Но Господь творит чудеса: «Человек ложится и встает, и как семя растет, не знает он...». Меняются отношения с Богом, доверие к Нему возрастает. Меняются отношения с братьями в общине, в приходе, с родными, на работе. Эта безусловная любовь дает такую свободу, где не надо притворяться, а быть самим собой и давать эту свободу другому человеку, принимая его таким, какой



он есть. Мы еще не совершенны, но мы на Пути. И это всё не происходит по нашему желанию. Но это долгая, терпеливая, кропотливая работа Бога. Работа всей Троицы, веру в любовь Которой мы в Великий Пост исповедовали перед всей Церковью. Все эти преображения и исцеления возможны только в теле Иисуса Христа, которым является община братьев, под воздействием Слова Божьего, Духа Святого, через послушание воле Божьей и Церкви. И эта община, как маленький кирпичик Вселенской Церкви, становится видимым знаком красоты Церкви. Где прославление Бога, радость жизни, благодарение – идут не по принуждению, не от закона, а по Духу, Который живет в Своей Церкви и в его учениках.

И это мы могли видеть на нашей торжественной Евхаристии, посвященной 25-летию Неокатехуменального Пути в Караганде. Это была кульминация. Сколько невидимого осталось «за кадром». Бог смешал языки народа, когда увидел, что они строят башню. А во время сошествия Святого Духа – объединил языки, пода-

рив единство. Без Духа Святого и этого единства невозможно было бы провести этот праздник. Братья - как единое целое. Каждый имел свое служение и с радостью его исполнял: приглашение гостей, желание приехать, встречи всех приезжающих в аэропорт Астаны, обеспечение хорошего проживания, питание, экскурсии, встречи, общение, приглашение гостей домой, необходимое лечение, оформление храма, подготовка и проведение торжества Евхаристии, участие в торжестве всех желающих. Выпущен альбом к «25-летию Пути в Караганде», переведена с польского и напечатана книга «Гриша» (Воспоминание о Григории Рогожине - брате из нашей общины и нашего прихода). Видно единство Пути и прихода. Равнодушных не было. Казалось, что братья служили 24 часа в сутки, не жалея ни сил, ни средств, готовые отдать самих себя. Видно как исполняется Слово - другой Иисус Христос.

Смотрю на братьев из общины, на себя. Когда задумываюсь, волна восторга и умиления накатывает. Будь прославлен Ты, Господи! Как так? Я знаю себя и каждого брата: наши грехи, слабости, болезни, страхи, сомнения, борьбу. И вот: рождается 7-ой, 10-й, 11-й ребенок, находят и возвращают домой мужа алкоголика, больную жену, которых когда-то бросили; заботятся о больной свекрови, родственниках, которые их когда-то не любили и не признавали, принимают болезни, как благословение, восстанавливаются разрушенные супружества, молодой парень в 20 лет принимает онкологическую болезнь, страдание и смерть, как Божье благословение и миссию любви (Гриша).

Испытав привкус Неба на земле, как не быть благодарными Богу, Церкви, нашему приходу св. Иосифа, блаженному Владиславу Буковинскому и всем, кто трудился на ниве этой Церкви, плодом чьих страданий и трудов мы являемся.

Анна Маркова, 1-я община прихода св. Иосифа, г. Караганда

#### 25-летие прихода Марии – Матери Церкви в Караганде



Караганда. 10 июня 2019 г. в приходе Марии – Матери Церкви прошло двойное торжество: престольный праздник и 25-летие существования прихода.

Празднование началось Мессой в 19:00 под предстательством епископа Аделио Дель Оро. На Литургии присутствовали приглашенные священники, монашествующие, гости и, конечно же, прихожане. Проповедь сказал о. Алексей Мицинский (МІС), родом из нашего прихода.

После окончания Евхаристии был концерт, подготовленный учениками местного музыкального колледжа. Также присутствующие увидели присланные поздравления от отца генерала и отца провинциала ордена Марианов, а также священников, служивших в приходе. Торжество закончилось общим ужином и розыгрышем лотереи.

#### Немного истории

Началом прихода на Фёдоровке была душпастырская де-

ятельность о. Владислава Буковинского. На ул. Заречной был оборудован молитвенный дом, который 29 июня 1956 г. освятил о. Юзеф Кучинский. Через год, в 1957 г., молитвенный дом был закрыт советскими властями. Однако о. Владислав Буковинский продолжал служить местным верующим до 1974 г., до самой своей смерти.

В начале 90-х годов XX в. на Фёдоровку стали регулярно (раз в неделю) приезжать на богослужения настоятель прихо-



да в Майкудуке о. Иоганн Трай и о. Кшиштоф Эрдзик (МІС).

В августе 1992 г. приехал о. Збигнев Грыгорцевич (МІС) и стал подготавливать документы для строительства нового храма.

В мае 1994 г. епископом Яном Павлом Ленгой был издан декрет основания прихода, а 22 мая 1994 г. он назначил о. Збигнева Грыгорцевича (МІС) настоятелем прихода.

Временно люди собирались на службы в доме на ул. Отвальной. Строительство храма сначала планировалось в ином месте, где были куплены два участка земли. К сожалению, эти участки земли не удалось использовать для большого строительства. Спустя несколько месяцев благодаря усилиям архитектора Юрия Архи-

пова был найден участок земли около Фёдоровского водохранилища (разреза). Это была настоящая свалка, где местное население выбрасывало то, на что не хватало места дома или во дворе.

16 октября 1994 г., в годовщину избрания Папы Иоанна Павла II, о. Збигнев освятил площадку под строительство нового храма. Пришло около 20 человек, которые после молитвы плакали и воспоминали, что это место связано с адским трудом многих сосланных в Караганду после войны. «У вас не получится, о. Збигнев, здесь всегда была свалка» - говорили прихожане. Мало кто из них думал, что мечты о местном храме станут когда-либо реальностью. Но спустя несколько недель началось строительство храма. Благодаря усилиям о. Збигнева Грыгорцевича (MIC) и о. Войчеха Соколовского (MIC), который приехал работать в новом приходе, были получены финансовые средства на строительство.

После выезда о. Збигнева Грыгорцевича (МІС) в 1999 г. на учебу, настоятелем был назначен о. Генрих Срока (МІС), затем в 2002 г. – о. Кшиштоф Эрдзик (МІС). Много лет викарным священником прихода был о. Стефан Высоцкий (МІС).

15 сентября 2004 г. архиепископ Ян Павел Ленга торжественно освятил новый храм. В обряде освящения, помимо многочисленных прихожан, приняли участие представители городских властей и лидеры мусульманской общины.

29 июня 2008 г. был рукоположен первый священник, выходец из прихода о. Руслан Ра-

химберлинов, а 12 июня 2010 г. о. Алексей Мицинский (МІС).

На территории прихода действует закрытый монастырь сестер-монахинь Босых Кармелиток, а также ораторий «Добрый Пастырь», которым занимаются отцы мариане в сотрудничестве с мирянами и монахинями из ордена Сестер Евхаристического Иисуса.

о. Павел Федарович

#### Проповедь о. Алексея Мицинского (MIC)

Дорогой отец-епископ, дорогие братья во священстве, дорогие братья и сестры в монашестве, собираемся сегодня здесь в этот день, чтобы, с одной стороны, праздновать 25 лет прихода, а с другой стороны, чтобы праздновать годовщину этого храма.

Давным-давно, 25 лет тому назад, если немножко мыслью вернемся в прошлое, то можно будет увидеть эту каплицу по улице Отвальной, номер 17. Этот домик, который был куплен, получен, переделан в каплицу. И к этому домику стекались разные люди. Шла такая бабушка Юзя Мак с сумочкой, сгорбленная, шла в каплицу. Почему? Потому что там было место для Литургии. Приходит туда, в каплицу, и видит, что там уже есть Юзя Кулаковская, которую немного опасались, потому что была как огонь: могла помолиться и в череп залепить, потому что знала жизнь, но была с добрыми светлыми глазами. За ними следом шла Каролина Цимбалюк. Постоянно с розарием, четками, в

руках ее можно было увидеть, которая постоянно: дома, в магазине, у нас на Фёдоровке в Михайловке, постоянно шла и в руках держала четки - молилась, была таким человеком молитвы, который розарий, четки, не выпускал из рук. Немного погодя вторая Кулаковская подходила. В то время еще собаку ей подарили, и говорили, что эту собаку ей нужно было подучить, чтобы была позлее и чужих не пропускала. Немного погодя приходила Мария Дермановская, женщина, которая с сердцем на ладони была готова для Церкви всё сделать, всё отдать, что было. Думаю, что священники наши испытали очень много от нее доброты, очень много от нее внимания, можно было бы сказать, действительно, по-человечески, любви. Потом Вера Осницкая – всех не получится перечислить: Аделя Стахурская, мама Марии, многих можно перечислять, но не всех получится.

К чему я это веду? А веду я это к тому, что когда мы собираемся праздновать здесь это торжество, то это торжество не начинается с нас. Оно на нас не начинается и на нас не закончится. Многие уже поменялись, многие уже ушли в мир иной, многое изменилось, некоторые поуезжали. Но, собираясь здесь, прежде всего мы должны вспомнить тех людей, благодаря кому мы здесь. Когда мы празднуем это торжество, то прежде всего не столько стены нас объединяют, сколько община, люди, которые этот храм, эту общину созидали, строили и делали под руководством священников. И это нам надо осознать, и за это мы Богу благодарны, что несмотря на трудные 90-е годы (это были очень трудные годы для многих из нас), каждый эти годы переживал по-своему, но это было то

время, когда на помойке разрешили строить храм. Хотите строить? Пожалуйста, место на помойке. Как же повторяется история Иисуса Христа, Которого распяли на помойке, выкинули за забор, потому что там Он был никому не нужен, и так оно и здесь. Берите помойку и стройте из нее храм. И что? Построили. Построили общими силами, усилиями, совместной молитвой, трудами, может быть слезами, болью, но построили. Помню, как эти же бабульки - говоря уже так, попростому - ходили сюда, чтобы вытаскивать щебень, чтобы в котловане щебень не осыпался.

Дорогие, кроме этого стоит также вспомнить и священников, которые здесь служили, которые здесь были, которые отдавали часть своей жизни. И невозможно не вспомнить об отце Збигневе, который здесь находится среди нас, празднуют вместе с нами, который внес неоценимый вклад в то, что происходило в этом приходе. Помню, нам еще детьми постоянно было интересно, когда он дом достроит. Отец Войчек Соколовски, потом уже отец Ярослав Хыбза, отец Кшиштоф, отец Стефан Высоцки, который уже много времени провел здесь, в Казахстане, и умирать он будет здесь, в Казахстане, только мы место для него еще не выбрали.

Понимаете, дорогие, люди, которые здесь, в этом месте, собраны сегодня, это те люди: это мы, это вы, здесь стоящие, – это община. Это наше 25-летие прихода, это наше торжество, наше, тех прихожан, которые здесь были, есть и будут, и ваше, дорогие гости, которые приехали сюда с нами праздновать. Это наше торжество, которое мы хотим провести вместе и благодарить за это Бога.

Братья и сестры, потом времена менялись, многое менялось, люди менялись: одни уезжали, другие возвращались, есть люди, которые сейчас в этом приходе служат. Наш долг никогда про них не забывать. Как сегодня под крестом Иисус отдал Свою Мать Своему ученику. И этот ученик принимает Матерь Божью в свою жизнь, не принимает только формально: ладно, приходи и живи Себе, как Тебе нравится, но принимает всё то, что Мария в Себе несет. Всё то богатство, которое в Себе содержит, он принимает в свою жизнь. И те же слова приятия находятся в начале Евангелия, когда читаем: «В начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог» (Ин 1, 1). И тем, которые приняли это слово, оно дало эту благодать - быть чадами Божьими. И мы, как община, сегодня, с одной стороны, хотим выразить Богу благодарность за это время, проведенное здесь, в этом месте, благодарные за тех людей, которые были с нами, среди нас, которые, может быть, уже ушли, которые еще с нами, но также мы хотим проникнуться мыслью, что на этом нельзя останавливаться, надо идти дальше, идти вперед, нужно учиться принимать это Божье слово, как апостол принял Матерь Божью в свою жизнь и позволил, чтобы Она занимала важное место в его жизни. Так и нас сегодня Церковь призывает, чтобы мы принимали Божье слово, жили Божьим словом, чтобы мы были учениками этого Божьего слова и питались этим словом.

Если хорошенько покопаться, то можно где-то там, в глубине души, у некоторых людей найти такие утверждения, которые говорят: «Я верю посвоему», «Мне в Церковь ходить не обязательно», «Я себе

дома сам помолюсь или сама помолюсь». Но это совсем не то, это ошибка. Эта церковь и это торжество возможны благодаря живой вере людей, живой вере тому слову, которое провозглашает Евангелие. И если бы каждый сказал, что «Я сам себе дома спокойно помолюсь», то сегодня нам нечего было бы здесь делать, и сегодня мы бы здесь не стояли, не молились, не благодарили и, возможно, даже не плакали бы от радости за это время, проведенное с Богом за эти 25 лет.

Принимать это слово - это значит принимать Церковь, которая это слово провозглашает. Принимать слово - это значит принимать общину, которая это слово может слышать. Принимать слово - это означает принимать и тех, кого это слово посылает, слуг этого слова. Часто бывает так, что нам легко принять Бога или Его слово, когда нам это нравится, когда нам удобно с этим, по дороге как-бы нам с этим. Но когда это слово или Церковь начинает от нас что-то требовать, когда надо пострадать немножко за это слово и отказаться от чегото своего, как часто мы отказываемся от этого слова, и от слуг, которые это слово провозглашают. И говорим, что мы знаем лучше, чем тот, кто нам будет говорить, как нам жить, как поступать.

Когда я смотрю на людей, у которых на лицах в морщинах изображена вся карта жизни, их жизни, их история, что они были готовы за Церковь, за священников отдать жизнь. И это правда. Эти люди, которые из последних сил готовы были всем пожертвовать, чтобы быть вместе с Богом, вместе с Церковью. И на молитву они шли в каплицу, шли в Церковь. Вот этому, дорогие, нам надо учиться, учиться этой любви, самоот-

верженной любви по отношению к Церкви и тому, что Церковь провозглашает, и к слугам Церкви, чтобы мы могли отказаться от своего «Я» в пользу того, чему учит Церковь. Слушать пастырей, потому что они за нас отвечают, а мы отвечаем перед Богом за то, как будем их уважать, почитать и будем послушными.

Братья и сестры, многое можно сказать, многим можно поделиться, но посмотрите: Мария является тем огромным даром, который получает ученик под крестом. Невозможно приобрести этого огромного дара без креста. Мы часто хотим, чтобы в нашей жизни креста не было, но, к сожалению, этот крест появляется, и он будет, и невозможно быть счастливым, избегая креста. Так, если посмотреть, и Матерь Божья учит нас, что всё самое ценное, всё самое дорогое, всё, что может многого стоить, оно и должно этого стоить. И мы можем получить это, стоя под крестом верно, будучи перед Богом, смело исповедуя свою веру.

Поэтому, дорогие братья и сестры, пускай этот день, пускай это время, пускай это торжество будет для нас особым временем благодарности, благодарности Богу за этот дар любви Бога и нашей общины, благодарности Богу за этот храм, который мы имеем, который для нас стал богатством, и чтобы мы не боялись это говорить себе и провозглашать нашу веру, благодарности людям, людям, которые здесь отдавали свою жизнь, и людям, которые это строили, возносили, развивали, укрепляли и которые дальше продолжают здесь служить. И пускай во всём этом Бог будет прославлен во веки веков. Аминь.

#### Жизнь Церкви/Архиепархия в Нур-Султане

#### Из Караганды в Озёрное

Утром 5 июля, после Мессы в доме сестер-евхаристок, наша группа паломников, состоящая из четырех мирян и семинариста из Польши Шимона, сопровождаемая о. Петером Сакмаром, духовным отцом карагандинской семинарии, с. Терезой и с. Анютой (SJE), выехала из Караганды, чтобы принять участие в праздновании торжества Марии - Царицы Мира в национальном святилище Озёрное. День выдался теплым и солнечным, а в дороге нас сопровождала молитва: в общем обращении к Богородице: «Радуйся Мария...», соединились личные интенции и главная цель паломничества: молитва о призваниях и святости уже призванных.

Часам к пяти мы доехали до Келлеровки, известной всем, кто отправляется в Озёрное, как рубеж цивилизации, пройдя который, можно надолго забыть об интернете, сотовой связи и об асфальте. В селе с сердечной теплотой нас встретили сестры Святейшей Семьи из Назарета (CSFN). После дня пути чай и горячая пища стали для нас приятным сюрпризом. Во время обеда монахини рассказали нам о своей деятельности в приходе, работе в охронке, а также о жизни села, а затем проводили к Анне Станиславовне, прихожанке храма Святого Франциска Асизского, одной из тех, кто открыл двери своего дома перед паломниками. Пока мы шли до ее дома, дети с радостно приветствовали сестер, что красноречиво свидетельствовало о Божьей любви, которую монахини передают своим подопечным. В этот вечер мы успели познакомиться с о. Адамом Борутой, настоятелем прихода Святого Франциска Асизского, и встретить группу паломников из Кокшетау, которые, ведомые о. Давидом Сладеком, к тому времени уже прошли 85 км, и на следующий день их ожидал последний отрезок пути к святилищу. День закончился вкусным ужином и душевной беседой с Анной Станиславовной, а впереди

был путь длиною в 30 км, каждый шаг которого участники паломничества посвящали Марии с молитвой за призвания и уже призванных.

День второй начался с рассветом, нужно было успеть собрать вещи, подготовиться к пути, успеть на завтрак и не забыть про утренние молитвы. Перед началом паломничества все собрались в храме Святого Франциска Асизского, о. Пётр Пытлованы сообщил нам, как будет проходить наш путь, «во время которого будем говорить Господу «спасибо» за дар призвания», и призвал сосредоточиться на наших интенциях и молитве. И после благословения настоятеля прихода о. Адама Боруты паломничество в Озёрное началось.

Вместе с нами в паломничестве приняли участие разные люди: отцы и сестры, семинаристы, гости, приехавшие из Польши, России и разных уголков Казахстана. Дети и люди в летах с радостью начинали этот путь, во всём полагаясь на Господа и Пречистую Деву.

Мария. Каким глубоким смыслом наполнено это имя для каждого христианина! На скольких языках повторяют его и возносят молитвы Матери Божией? Об Ее непрестанном присутствии в нашей жизни и материнской заботе рассказала с. Тереза Ванглер (SJE), которая в настоящее время несет свое служение в Караганде:

#### Посвящение себя Пресвятой Деве Марии

Я родилась в католической семье, мы с детства молились. И я помню, что в ежедневной общей молитве у нас было две молитвы, в которых мы посвящали себя Матери Божией и просили благослове-

ния. И могу сказать, что то, что я в Церкви, то, что я монахиня, и то, что я вообще живая – это плоды этой молитвы. Я могу вспомнить конкретные моменты, когда от одного слова или от одного выбора зависело будущее. И, как я потом осознала, это были плоды этой молитвы, а наша мама сознательно посвящала себя, семью, детей. Это она внесла в семью это посвящение.

Я этого не осознавала, потом, когда я в монастырь пошла, стала приходить какая-то информация, о том, что надо молиться розарий, что кто будет молиться розарий, тот выдержит в призвании и т.д. И, конечно, хотелось быть хорошей монахиней. Но я могу сказать, что не столько я Марию искала, сколько Мария меня искала. Через какие-то проповеди, слова, через какую-то книжку, которая стояла на полке, а я не замечала ее много времени, и потом вдруг она стала для меня важной, например, как книжка Гриньона де Монфора, но вообще-то началось всё, наверно, с Максимилиана Кольбе, а потом был Гриньон де Монфор. И это была такая пища. Бог давал Свою Благодать, и мне было это интересно. А потом, в 2013 году, был такой поворотный момент в моей жизни, когда я открыла для себя именно посвящение себя Непорочному Сердцу Девы Марии.

К нам приехала генеральная настоятельница с визитацией. (Всё так грозно кажется и страшно - начальница приехала. Неправда. Она очень добрая мама, матушка наша). И она привезла свидетельство одной женщины из Польши, в котором эта женщина говорила о посвящении себя Непорочному Сердцу Девы Марии в духе Фатимских откровений, то есть по примеру святого Яна Павла II. И это свидетельство так глубоко запало мне в сердце. Я поняла, что это что-то очень важное. И с тех пор я живу этим посвящением. Я стараюсь ежедневно молиться этой молитвой. Ну а если уже вечером я не в силах ей





помолиться, тогда просто говорю: «Мария, я Тебе отдаю...». И я поняла, что благодаря этому, мир входит в мою жизнь. Вещи, которые казались трудными, становятся легче, те, которые казались невозможными, становятся возможными. И с этого времени я стала делиться этой молитвой, и Бог не покидал меня.

Вместе с сестрой Терезой в паломничестве участвовали еще 8 сестер Служительниц Иисуса в Евхаристии. Они приехали в Озёрное на торжество Марии – Царицы Мира и остались здесь после праздника на встречу для сестер с временными обедами, которую в этом году провел для них духовный отец семинарии о. Петер Сакмар. Сестра Тереза рассказала нам также про сестру Клару из Караганды, ныне уже усопшую, про то, что когда она брала в руки розарий, сестры знали, что у них всё получится.

Пройдя приблизительно половину пути, мы дошли до села Глубокого, где нас встречала с. Беата Качмарек и ее помощники. Нас накормили горячим обедом и о. Петер, рассказал историю своего призвания и о важности в выборе призвания полагаться на волю Божию.

Оставшуюся часть пути пришлось идти по грейдеру. Большой радостью стало для нас появление на горизонте треугольников крыши Кармеля. Казалось, что ещё чуть-чуть, и мы будем в Озёрном, но чем ближе мы подходили к святилищу, тем труднее становилась дорога. Как сказал кто-то во время отдыха, казалось, что «следующий шаг сделать всё сложнее и сложнее». Всю эту боль последних шагов мы отдавали Марии, жертвуя за наших родных, друзей, священников и сестер, и за новые призвания.

Мы дошли! 30 километров были преодолены, и на пороге храма Марии – Царицы Мира нас встречал о. Войчех Матушевски, настоятель этого прихода. Благодаря Бога и Пречистую Деву, мы вошли в церковь и, опустившись на колени, произнесли молитву посвящения себя Марии.

#### Акт посвящения

Пресвятая Матерь Божья, Царица мира, с полным доверием я прихожу сегодня к Тебе, потому что я хочу посвятить себя Тебе, полностью, как Твое дитя. Тебе я посвящаю и дарю себя, всю мою жизнь, всё, что я имею и что делаю. Пусть Твое Материнское Сердце распоряжается мною, моей семьей и моими друзьями. Постоянно хочу помнить о том, что Ты меня ведешь и охраняешь. Моя дорогая Матерь, помоги мне посвящать Тебе жертвы и страдания каждого дня и молиться из любви к Тебе. Царица мира, я Твой, ныне и навеки, через Тебя и с Тобой я хочу навсегда, полностью принадлежать Иисусу. Аминь.

День завершился Святой Мессой, которую возглавил архиепископ Астанинской архиепархии Томаш Пэта, ему сослужили: епископ Казимиж Гурда, ординарий епархии Седльце, вспомогательный епископ архиепархии Святой Марии в Нур-Султане Атаназиус Шнайдер, ординарий католиков Афганистана о. Джованни Скалеза, а также священники из Польши и Казахстана. С проповедью к паломникам обратился о. Маринко Шакота, настоятель прихода в Меджугорье. Озёрное и Меджугорье многое связывает, но самое главное, наверное, это близость в этих местах Марии человеческому сердцу. Именно поэтому, слова о. Маринко, несмотря на усталость, так нас тронули.

Оставался последний день и торжество Марии – Царицы Мира завершало наше паломничество. В этом году исполнилось 25 лет, как в 1994 году 25 июня епископ Ян Павел Ленга провозгласил Марию, Царицу Мира, главной покровительницей Казахстана и Средней Азии, а ровно через год вверил Казахстан Ее опеке. Во время проповеди ординарий католиков Афганистана о. Джованни Скалеза при-



звал всех верующих стремиться к миру и молиться о мире на земле.

После торжественной Мессы о. Маринко Шакота в благодарственном слове сказал: «Мы пережили огромную радость в простоте. Здесь не пустыня, но пустыня может быть в сердцах людей, а простота, природа, скромность - это богатство. Этому учит нас наша Матерь: чтобы в наших сердцах был Божий мир и Божья любовь, чтобы Божья любовь и Божий мир в нас царствовали, и чтобы мы оставались свободными и простыми. Не потеряйте, пожалуйста, этой красоты, не потеряйте, пожалуйста, этого единства. В этом красота жить!» С благодарностью также выступили о. Джованни Скалеза, о. Слободан, раньше служивший в Казахстане, а также представитель от Лютеран и представитель местных властей. Отец Эдуард Деффнер (SJM), викарий в Корнеевке, рассказал нам, что в его конгрегации в Германии есть группа скаутов, которая в этот день участвует в большом Крестном ходе, и когда они узнали, что в это же время здесь, в Казахстане, будет большой праздник, то пообещали нам свою молитву. А епископ Казимеш Гурда пожелал, «чтобы Божья Мать в этом святилище одаривала всех Своей благодатью».

Гости разъезжались, а нас еще ждала поездка на Волынскую соп-

ку, где в 1998 году был воздвигнут и освящен двенадцатиметровый крест в память всем жертвам репрессий в Казахстане. Туда мы попали в три часа дня, в то самое время, когда Иисус отдал Свою жизнь на кресте. Вместе с о. Петером и с. Терезой мы помолились Венчиком Божьему Милосердию за всех пострадавших в тяжелое время гонений. Но как можно уехать из Озёрного, не посетив сестеркармелиток, не заглянув в их глаза, наполненные Божьей любовью. Всего несколько минут общения наполнили наши души теплотой и любовью. И, конечно же, посещение чудесного озера, которое в последние годы вновь наполнилось рыбой. Трудно передать все впечатления, и всё то, что наполняло наши сердца. Одно можно сказать точно: Мария была с нами, была в нас, и мы чувствовали теплоту Ее объятий.

Мы покидали Озёрное уставшими, но счастливыми! Мария, мы приедем к Тебе снова!

Благодарим Господа и Марию за всех тех, кто организовал это паломничество, за тех, кто нас встречал и принимал, и за каждую встречу!

Паломники из Караганды. статью подготовила Плетнева Анна Проповедь настоятеля прихода в Меджугорье, о. Маринко Шакоты, в Озёрном в день завершения паломничества Келлеровка – Озёрное 06.07.2019

Дорогие отцы-епископы, дорогие братья-священники, дорогие братья и сестры, огромная радость - быть здесь. Огромная радость встретить здесь братьев и сестер, которые идут за Марией, которые ответили на призыв Марии. Марии - нашей Матери, Царицы Мира. Во всём мире есть люди, наши братья и сестры, которые сказали «Да» Марии, и это что-то по-настоящему чудесное, и что-то, что нас по-настоящему воодушевляет: то, что существует много людей, которые хотят следовать за Марией.

А чего желает Мария? Она говорит: «Я - Царица Мира». И Она желает вести нас к миру, чтобы мы пережили мир, истинный мир, и чтобы мы стали теми, которые другим приносят мир. Значит, Она призывает нас и хочет сделать нас способными. Чтобы мы стали способными быть людьми, которые приносят мир другим. А что значит быть способным? Она дает нам пример - Мария! Когда Господь позвал Ее через архангела Гавриила, Он не отвратил от Нее всех проблем. Он не сказал: «Мария у Тебя в жизни не будет никаких проблем, у Тебя не будет никаких забот, для Тебя всё будет легко». Господь не сделал так. Но что сделал Господь? Господь сделал Марию способной, чтобы Она стала способной ко всему, что придет к Ней в жизни. И Мария ответила: «Да». Мы слышали в Евангелии, Мария не знает, что будет, как будет, но Мария говорит: «Да. Се я, Господи. Да будет мне». Это значит: я не знаю всего, что будет, но я верую Тебе, Господи, что Ты знаешь; я себя предаю Тебе, Ты меня веди, я открываюсь для Тебя, Твоему Духу, Твоему слову. И Мария открывается Духу Святому, который делает Ее способной стать Матерью Божией. И также, дабы Она была Матерью всех нас.

Вспомним, как Иисус с креста предает Марию Иоанну и как Иоанна предает Марии, и Мария принимает эту задачу, принимает Иоанна, а в Иоанне принимает всех нас, и становится Матерью всех нас. И с тех пор Она во всех нас видит Свое дитя, поэтому Она приходит к нам: потому что Она -Матерь, потому что любит, потому что мы важны для Нее, потому что желает для нас блага, потому что желает помочь нам, в это время, в котором мы сегодня живем. И Она не говорит: «Я уберу от вас все проблемы. У вас не будет никаких трудностей, не будет никаких забот». Нет! Она желает, чтобы и мы пережили то, что пережила Она Сама, а именно: чтобы в молитве открывались Духу Святому. Чтобы и мы, как Она, сказали: «Да. Се я, Господи. Се я здесь Матерь». Чтобы мы открывались Божьему Духу, и Дух Святой наполнил наши сердца. Чтобы внутренне мы были еще более сильными, чтобы в нас укреплялась вера, доверие Господу, надежда любовь.

Был один царь, который вышел из своего дворца и гулял по своему царству, и нашел на какой-то камень. Он споткнулся об этот камень и упал, ударился, поранился и сказал: пусть во всём королевстве покроют пол, чтобы не было ни одного камня. А потом один мудрый человек сказал ему: «Царь, не делай так! Но ты возьми немножко этой кожи, сделай для себя обувь и тогда, когда ты споткнешься об этот камень, тебе уже не будет больно».

Этого желает Мария для нас: чтобы мы стали способны для такой жизни, которую желает для нас Господь. Чтобы мы стали способными к миру. Что Она делает? Она нас призывает к обращению, потому что обращение – это путь к истинному миру. Когда я обращаюсь, когда я меняюсь, я станов-

люсь способным к миру, я могу думать, что я добрый, я всё делаю правильно, что у меня нет грехов, ошибок, что это другие грешат, что я всегда прав, а другие всегда виноваты. Но такой человек не может быть человеком мира.

Человеком мира может быть только тот, кто обращается, кто испытывает, проверяет себя, кто трудится над своим сердцем, как этот младший сын из притчи о милосердном отце. Он пробудился, он начал обращаться, осознавать, что он идет в неправильном направлении, и начал свой взор направлять к своему отцу, и решился вернуться к нему. И второй момент, который важен в его жизни, - это его вера: он поверил своему отцу; он поверил, что его отец не отбросит его; он поверил, что его отец примет его. Вера спасла его! Вот, дорогие друзья, обращение нас ведет к истинному миру. Ведет нас к Богу, потому что в Боге истинный мир. Молодой человек думал, что истинный мир на каком-то другом пути, и поэтому ушел от отца, забыл отца, грешил, но потом осознал, что это не есть правильный путь. И поверил.

Вера нас ведет к Богу. Это нас приспосабливает к истинному миру, чтобы мы верили Господу так, как Мария: верили, что Бог прощает нам. Когда у нас есть крепкая вера, крепкое упование на Господа, мы приспособлены к жизни, мы приспособлены к миру.

Далее то, чего желает Мария - это любовь. Любовь нас сделает способными к жизни и к миру, к покою. Когда у меня нет любви, я не могу с тобой поздороваться, я не могу простить тебя, я не могу с тобой разговаривать, я не могу положительно говорить о тебе. И это не ведет меня к миру - не может быть между нами мира. И поэтому Матерь призывает нас: «Молитесь о любви! Молитесь о любви к тому человеку, с которым вы не в добрых отношениях, молитесь о любви к тому человеку, который обидел вас, до тех пор,

пока сердце не освободится. Почему Матерь говорит это? Потому что хочет сделать нас способными жить в мире, сделать способными жить в истинном мире. Потому что истинный мир возможен только там, где есть любовь.

Святой Иоанн говорит: «Там Где любовь, там Бог». Любовь меня делает способным жить в мире, способным к прощению, к истинной жизни. Дорогие друзья, мы видим, что без обращения, без веры и доверия Господу, без любви нет жизни. Без прощения нет жизни, нет мира. И мы не можем быть людьми мира.

Еще Матерь желает, чтобы мы молились перед крестом. Смотрели на Иисуса распятого. Почему? Потому что желает, чтобы мы были способны для жизни, для мира. Чтобы мы смотрели на Иисуса. А что говорит Иисус? «Возьми крест». Почему Он говорит это? Потому что хочет нас приспособить к жизни. Когда у меня какой-то крест, я могу жаловаться, плакать: «Почему это в моей жизни?» Какой-то человек может стать для меня крестом. И тогда что я могу сделать? Могу пожелать поменять этого человека, чтобы этот человек стал другим. Могу плакать: «Почему, Господи, этот человек такой? Почему у меня такая жизнь, такие проблемы?» И если иду в таком направлении, тогда моя проблема станет еще больше. Мой крест будет еще более тяжелым. А Иисус говорит: «Возьми свой крест. Прими свой крест». Когда я приму крест, когда приму себя таким, какой я есть, я примирюсь с собой. Мир возвращается в мое сердце. Когда я приму другого человека таким, какой он есть, мир возвращается в наши сердца. И когда принимаю крест, в моем сердце происходит преображение, и всё начинает выглядеть по-другому: проблемы выглядят по-другому, люди выглядят по-другому, - так я становлюсь способным пережить истинный мир, жить истинной жизнью. Не должны все проблемы исчезнуть из моей жизни, но таким

образом я могу стать способным сталкиваться с трудностями. Я могу выдержать какие-то вещи и тогда, когда тяжело. Поэтому важно молиться под крестом.

Затем Матерь призывает нас поститься по средам и пятницам. Почему? Потому, что желает нам добра, хочет, чтобы мы стали способными к жизни, чтобы я смог выдержать, когда тяжело. Мы желаем иногда иметь что-то, что имеет кто-то другой, и, может быть, мы недовольны той ситуацией, в которой находимся. Нет у нас терпения. Мы не можем ждать. Когда постимся, мы упражняемся быть терпеливыми, выдержать, ждать. Я становлюсь способным выдержать трудные моменты, выдержать и тогда, когпа нелегко.

Когда я пощусь, я тренируюсь чего-то не взять. Потому что сегодня зло, сатана - как Адаму и Еве – постоянно взор направляет к чему-то, чего у меня нет, или чего я не могу иметь, или к чему-то, что интересно, привлекательно. Всегда он так поступает, всегда что-то привлекательное, но привлекательное только с первого взгляда, а затем приходит страх, приходит печаль, приходит потеря этой радости, - мы теряем истинный мир. Возьми алкоголь! Возьми наркотики! Возьми еще какие-то другие вещи! Я возьму это. С первого впечатления, с первого взгляда это - хорошо. Но после этого? Богородица нас учит поститься, чтобы мы смогли ни взять, чтобы мы приобрели внутреннюю свободу, и таким образом, чтобы мы могли сохранять истинный мир и иметь настоящее удовлетворение.

Богородица нас учит поклоняться Иисусу. Какая у вас здесь чудесная капелла поклонения! Почему Она нас призывает к поклонению? Чтобы мы смотрели на Иисуса. Чтобы смотрели на Него, учились от Него, Ему позволяли, чтобы Он менял нас. Это Мария! Может мы помним статую или икону Богородицы, где Мария изображается как Та, Которая

вознесена на небо. Мария смотрит на небо. У нее руки на груди сложены, а под Ее ногами змей, символ зла. Вспоминаем, видели ли вы когда-то такой образ?! Вот это - Мария. Вот этого Она желает, чтобы и мы такими были.

Что делает Мария? Она смотрит на Бога, и тем самым побеждает зло. Она не хочет победить зло тем, чтобы Она смотрела на зло и искала: Где же эта Змея? И желала на нее наступить. Она не желает этого, потому что Она - Сама Доброта, Она - Сама Любовь. Мария смотрит на Бога, и это тот образ, каким Она побеждает сатану. Потому что сатана хотел бы, чтобы мы пытались наступить на него - сойти со креста! Кто тебя ударит, и ты ударь его: «око за око, зуб за зуб». Зло желает так распространяться. И так зло побеждает, потому что распространяется через нас.

Мария не идет таким путем. Это не есть путь мира. Это не путь Иисуса. Поэтому Она нас призывает: «Смотрите на Бога. Поклоняйтесь Иисусу. Молитесь под крестом. Славьте Евхаристию. Исповедуйтесь каждый месяц. Поститесь, читайте Слово Божие, насыщайтесь Божьим Словом. Молитесь розарий, молитесь к Духу Святому перед Святой Мессой. Вот, дорогие друзья, это - путь Богородицы. Это - путь Матери, Которая сегодня, в это время непокоя, призывает к пути мира. А это путь молитвы. Молитвы сердцем. И Она призывает нас, чтобы мы помогли Ей в это время, чтобы через нас, через Ее детей, простых детей, у которых открытое сердце, чтобы через нас распространялся мир по всему свету. Божий мир. Иисусов мир.

Пусть нам и эта Святая Месса поможет, чтобы мы ответили Марии, чтобы мы сказали Ей свое «Да». И да последовали за Ней, а Она ведет нас к Иисусу, истинному миру. Аминь.

#### Жизнь Церкви/Архиепархия в Нур-Султане



#### Пилигримы в Озёрное

Слава Иисусу Христу!

Вот и прошли четыре дня нашего паломничества из Кокшетау в Озёрное. Нас было шесть человек под духовным руководством замечательного отца Давида Сладека. Было всё: молитва, все тайны розария, духовные разговоры и, конечно, исповедь. Но самое главное – это наше единение с одной целью: пожертвовать собой во имя определенной цели.

Всё началось ранним утром со Святой Мессы в Общине Блаженств города Кокшетау. Далее наш путь был на Крассный Яр, потом поселок Кенысбай и первая остановка на ночлег в селе Берлистык. Пройдя в первый день 38 км, у нас не было практически усталости, только радость, что мы преодолели это расстояние. Ночевка в палатках, ужин под открытым небом, комары и мошки - всё это только придавало сил как физических, так и духовных. Очень много интересного все мы узнали от о. Давида: о христианстве, о Церкви, ведь было много вопросов по пути нашего следования.

Особо хочется поблагодарить всех сельчан, встречавшихся нам на пути: за половину буханки домашнего хлеба (в магазине не оказалось хлеба в продаже), за глоток холодной воды и за искреннее радушие. Всем было интересно узнать кто мы, куда идем и с какой целью. Также большая благодарность властям Тайыншинского района за понимание и содействие.

Прихожане села Горькое очень горячо и с добротой приняли нас. Нас угостили сытным обедом и, конечно, было много разговоров о паломничестве, о вере, о Деве Марии.

Самым трудным для нас было на третий день это отсутствие питьевой воды, но с Божьей помощью мы преодолели это препятствие.

А путь от Келлеровки до Озёрного прошел легко и неза-

#### Уголок

#### литургических чтений

1 Сентября 22-е рядовое воскресенье Сир 3, 17-18. 20. 28-29; Пс 68(67); Евр 12, 18-19. 22-24а; Лк 14, 1. 7-14.

8 Сентября 23-е рядовое воскресенье Прем 9, 13-18; Пс 90(89); Флм 9b-10. 12-17; Лк 14, 25-33.

15 Сентября 24-е рядовое воскресенье Исх 32, 7-11. 13-14; Пс 51(50); 1 Тим 1, 12-17; Лк 15, 1-32.

22 Сентября 25-е рядовое воскресенье Ам 8, 4-7; Пс 113(112); 1 Тим 2, 1-8; Лк 16, 1-13.

29 Сентября 26-е рядовое воскресенье Ам 6, 1а. 4-7; Пс 146(145); 1 Тим 6, 11-16; Лк 16, 19-31.

метно, в общей молитве и беселах.

Спасибо отцу Давиду, Цыкунову Андрею, Гребенкину Станиславу, Бонковскому Георгию и Александру из Общины Блаженств за то, что не испугались трудностей и преград и пошли в паломничество на 115 км.

Я лично благодарен Господу за данные мне силы (это мое первое паломничество), за возможность проверить себя, за встречу с замечательными парнями, у которых в сердце есть Божья искра. И пусть Господь и Пресвятая Дева, Царица Мира, помогают всем нам на пути в Царствие Божие.

Приглашаем всех желающих на следующий год вновь совершить паломничество по данному маршруту.

Да сохранит и помилует нас Господь Всемогущий. Аминь.

Яковенко Алексей

#### Вера отца Буковинского жива в нас



Отец Владислав Буковинский в Караганде особо близок каждому верующему, поэтому в этом году, в связи с тем, что Литургическая память блаженного Апостола Казахстана совпадает с торжеством Пресвятых Тела и Крови Христа, Святую Мессу было решено перенести на 19 число. Особым гостем на этот раз стал епископ Атаназиус Шнайдер, ему сослужили епископ Аделио Дель Оро и священники Карагандинской епархии.

В начале Мессы епископ Аделио поблагодарил епископа Атаназиуса, одного из «героев» строительства собора в Караганде, и напомнил о том, что с объявления человека святым или блаженным всё не заканчивается: «нужно еще больше, сказал отец-епископ, - потому что мы должны по-настоящему смотреть на то, как отец Буковинский проживал христианскую католическую веру, как он везде - на свободе, в лагерях провозглашал веру».

История жизни отца Владислава хорошо известна верующим Караганды, но не только им. Какими путями вел будущего блаженного Господь, в каких местах ему пришлось побывать и какие трудности вынести, но во всех ситуациях

отец Буковинский нес людям Христа. «Как мы можем сегодня проживать ту же веру, которую передал нам отец Буковинский?» - спросил епископ Аделио. И словно на этот вопрос в своей проповеди ответил епископ Атаназиус: «Бог его нам дал, чтобы мы подражали ему, как следовать за Христом. Да, может быть, думают так, что в первую очередь должны следовать за Христом священники, сестры. Это правда. Но все верующие, они посвященные, должны следовать за Христом. Каждый, согласно тому месту, куда его Бог поставил».

И обращая внимание всех присутствующих на алтарь, отец-епископ прокомментировал то, что на нём изображено, подчеркнув, что в центре всего находится живой Христос, присутствующий здесь и сейчас. «Христос не идеология. Христос живой, Личность», Его под видом Евхаристии в своих руках держит отец Буковинский. И именно вокруг Него собираются все: и взрослые, и дети, и даже заключенные. Господь преображает всех.

И действительно, сколько тех, кто еще лично был знаком с отцом Буковинским, кто знает о нём по рассказам родителей, которых он венчал или готовил к Таинствам, кто сидел у него на коленях или из его рук принял Первое Причастие. Именно так, через наших бабушек и дедушек, через наших родителей, от поколения к поколению вера, переданная отцом Буковинским, перешла к нам. И теперь дело за нами: мы должны воплощать ее в жизнь и передавать дальше «каждый, согласно тому месту, куда его Бог поставил».

Также епископ Атаназиус отметил, что это не случайно, что память блаженного отца Владислава совпала с торжеством Тела и Крови Христа. Торжеством, в котором «бьется сердце Церкви», ведь именно их он нёс людям под видом Евхаристии.

Как всегда в этот день в крипте Кафедрального собора Караганды собралось много людей, чтобы вместе пережить это время, объединенными в общей молитве и радости присутствия, как одна семья в Отчем Доме. И хотя блаженного отца Буковинского уже давно Господь забрал к Себе, он продолжает присутствовать здесь, среди нас: выслушивает наши проблемы и ходатайствует за нас перед Иисусом и даже после смерти продолжает Евангелизировать.

Плетнева Анна

#### Памятник отцу Владиславу

В субботу 22 июня 2019 г. на кладбиште Дальний парк в Караганде был открыт и освящен памятник о. Владиславу Буковинскому. Он поставлен на месте его первоначального захоронения.

Перед самым освящением прихожане Караганды делились своими воспоминаниями о встрече с отцом Владиславом, а после совместной молитвы памятник освятил епископ карагандинский Аделио Дель Оро.





# Библейская и исламская духовность о сердечной мудрости

Диалог с исламом можно вести через концепцию и символ сердца. Мы уже об этом частично говорили в «Кредо». Но теперь посмотрим на синтез этой темы.

#### Библейское учение о сердце

Начнем с библейского учения о сердце. Вообще в русском переводе Библии слово сердце встречается 591 раз в Ветхом Завете и 155 раз в Новом Завете (плюс еще больше 150-ти производных от него слов). Может быть, некоторые случаи ветхозаветного употребления слова «сердце» и не вполне соответствуют нашему современному контексту, но и оставшиеся случаи будут свидетельствовать о центральности понятия сердца как в Новом, так и в Ветхом Завете.

Именно сердце стоит на первом месте в заповеди любви к Богу: «люби Господа, Бога твоего, всем сердцем твоим, и всею душею твоею и всеми силами твоими» (Втор 6, 5). Это же подтвердит и Сам Иисус Христос: «Возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим и всею душею твоею, и всем разумением твоим» (Мф 22, 37; см. также: Мк 12, 30; Лк 10, 27).



К Богу нужно стремиться сердцем: «Всем сердцем моим ищу Тебя» (Пс 118(119), 10); «В сердце моем сокрыл я слово Твое, чтобы не грешить пред Тобою» (Пс 118(119), 11); «Потеку путем заповедей Твоих, когда Ты расширишь сердце мое» (Пс 118(119), 32). Подобное доминирование сердца приводит даже к противопоставлению его уму: «Надейся на Господа всем сердцем твоим, и не полагайся на разум твой» (Притч 3, 5).

Но сердце главенствует не только в добром, но и в плохом: «из сердца исходят злые помыслы, убийства, прелюбодеяния, кражи, лжесвидетельства, хуления. Это оскверняет человека» (Мф 15, 19-20); «извнутрь, из сердца человеческого, исходят злые помыслы, прелюбоде-

яния, любодеяния, убийства» (Мк 7, 21).

Поэтому Бог и пророки призывают к очищению и обновлению сердца: «Смой злое с сердца твоего» (Иер 4, 14); «Отвергните от себя все грехи ваши, которыми согрешили вы, и сотворите себе новое сердце и новый дух» (Иез 18, 31); «Раздирайте сердца ваши, а не одежды ваши, и обратитесь к Господу Богу вашему» (Иоил 2, 13); «Тот, у которого руки неповинны и сердце чисто, ...тот получит благословение от Господа» (Пс 23(24), 4); «Блаженны чистые сердцем, ибо они Бога узрят» (Мф 5, 8).

А просить у Бога нужно, в первую очередь, вразумления и очищения сердца: «Приклони сердце мое к откровениям Твоим, а не к корысти»

(Пс 118(119), 36); «Сердце чистое сотвори во мне, Боже» (Пс 50(51), 12); «даруй же рабу Твоему сердце разумное» (3 Цар 3, 9). И Бог слышит эти мольбы и дает «иное сердце» (1 Цар 10, 9), что особенно полно раскрывается в Новом Завете.

Поэтому всеми силами надо очищать сердце и святить в сердцах своих Господа Бога (ср. 1 Пет 3, 15). А первая и наиглавнейшая заповедь и Ветхого и Нового Завета – «Возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим...» (Мф 22, 37; ср.: Мк 12, 30; Лк 10, 27).

#### Коран и Сунна о мистике сердца

Начнем с того, что трудно переоценить важность упоминания сердца в Коране в интересующем нас смысле. Мы говорим о сердце как о средоточии нашего знания о Божественном присутствии. Тоже самое встречаем и в Исламе: арабское существительное «кальб» встречается 132 раза.

Коран постоянно подчеркивает необычайную близость Аллаха к человеческому сердцу, например: «И знайте, что Аллах стоит между человеком и его сердцем» (8:24).

О божественном знании: «Это те, о которых знает Аллах, что у них в сердцах» (4:63); «Аллах знает то, что в ваших сердцах» (33:51).

Знание Аллаха того, что в сердце у человека, охватывает и самые потаенные людские намерения. Это один из важных индикаторов и ориентиров для понимания коранической перспективы духовного измерения сердца. И вот что в этой связи еще стоит упомянуть: «...Он взыскивает с вас за то, что приобрели ваши сердца» (2:225).

Когда в Коране и Сунне употребляется слово «сердце», имеется в виду то, что соответствует ему в человеке, то, что уясняет истину вещей. Оно может быть обозначено именем сердца, что в груди, по-

скольку между этим даром и телесным сердцем существует особая связь, и, хотя оно и связано со своим телом (человека), но именно посредством сердца. Поэтому Сахл ат-Тустари уподобил сердце престолу, а грудь - трону, сказав: «Сердце - это престол, а грудь - это трон». Не следует думать, что он видит здесь престол и трон Аллаха, это немыслимо. Он хотел (сказать), что это его владения, русло его распоряжений и установлений, и они для него как престол и трон для Всевышнего Аллаха».

#### **Ибн Араби о сердечной** мудрости

Ибн Араби, крупнейший представитель и теоретик суфизма. Получил прозвание «величайший учитель» (аш-шайх ал-акбар).

Достаточно вспомнить его классическое рассуждение о мудрости сердца истинных арифов в главе о Шуайбе



из «Гемм мудрости», где упомянут и этот аят Корана: «Поистине, в этом - напоминание тому, у кого есть сердце или кто преклонил слух и сам присутствует» (50:37).

Аят Корана, смысл которого изложен выше, чудесным образом передает суть Ибн Араби о сердечной мудрости.

Если с более широкой точки зрения, так хорошо проиллюстрированной в этой главе, верно то, что всё человеческое восприятие, весь опыт - это в конечном счете теофания (Божественное проявление), то еще более бесспорно, как показано в упомянутой главе при различении редких «просвещенных» познавших и остальное человечество, что в жизни многих людей истинно созерцательная молитва и обыденное состояние восприятия разделены, как два берега реки. И река кажется слишком большой, чтобы перекинуть через нее мост своими усилиями: молитвой или другими формами духовной практики.

Что делает сердце свидетельствующим и созерцающим Истинного активно и осознанно, так что наше неустойчивое осознание превращается в подлинную молитву и воспоминание о Боге? Эта трансформация обыденного опыта в осмысленную теофанию, когда бы и как она ни происходила, всегда представляет собой таинственное раскрытие (фатх), или озарение.

Ибн Араби сказал: «Сердце - полированное зеркало, состоящее целиком из поверхности, которая никогда не ржавеет... Когда сердце вплотную занято познанием причин материального мира и таким образом отвлекается от познания Бога, такое внимание к чему-либо помимо Господа и представляет собой ржавчину на поверхности сердца. Она мешает покрытому ею сердцу открыть Истину, ибо Божественное присутствие постоянно обнаруживает себя, и невозможно представить, чтобы оно было когда-либо скрыто от нас. Далее, когда такое сердце не принимает Божественного присутствия путем похвального обращения к религиозному закону, потому что оно приняло что-то иное вместо него, то об этом ином говорят как о "ржавчине, покрове, слепоте, замке, коросте"».

#### Аль Газали – сердце как духовный центр человека

Мухаммад аль-Газали – исламский богослов, правовед, философ и мистик, родом из области Хорасан в Персии (современный Иран). Один из наиболее авторитетных учителей, входящих в число основателей суфизма.

Для обретения ценных сведений стоит обратиться к одному из лучших знатоков – имаму Газали, который предупреждает об опасности путаницы в понимании слов «душа», «дух», «сердце» и «разум». Как он говорит, источник большинства ошибок - невежество в отношении значения этих слов и тех различий вещей, которые они обозначают.

Вот что аль-Газали говорит о сердце. Это слово «имеет два значения. Первое из них: ткань конусообразной формы, находящаяся в левой стороне груди.

Второе значение этого слова - божественный духовный дар, связанный с этим телесным сердцем. Этот дар есть суть человека, постигающее, знающее и осознающее в человеке, оно же беседующее, контролирующее, укоряющее и требующее; оно связано с телесным сердцем, и для умов большинства людей трудно разобраться, какова же эта связь.

Подобным же образом имам Газали разбирает слова «душа» и «разум». Далее он пишет: «Следовательно, открылось тебе, что значения этих слов (следующие): телесное сердце, телесный дух, желающая душа и знания. Эти четыре значения обозначены четырьмя словами. В пятом же значении, в значении знающего осознающего дара в человеке, совпадают все четыре слова.

И Газали говорит, что он называет «сердцем» и «человеческим духом». Это «дух человеческий, не являющийся телом и посему неделимый. Божественное знание снисходит в него, поскольку Бог един, и Он неделим. Знание - тоже едино и неделимо. Поэтому оно не может снисходить в какое-либо делимое, а только в то, что является цельным и неделимым».

#### Описания сердца в исламской мистике

«Сердце - это то, что не содержит даже ничтожной частицы желания, направленного на тварный мир» (Баязид Бистами).

«Разве можно скрыть от Него то, что в сердцах?! Ведь в них нет ничего, кроме того, что Он Сам туда вложил. Так как же укроется от Него то, что от Него исходит?!» (Ад-Дарани).

Сердце подобно сосуду: если он будет наполнен верой, знанием, наставлениями и приукрасится добрыми нравами, то из него будет истекать праведность в поведении и в поступках; если же сердце будет поражено сомнением, алчностью, любовью к мирскому и жестокостью, то из него будет истекать порочность в поведении и нравах его обладателя. Отсюда мы видим, что праведность раба зависит от праведности сердца, а его порочность исходит от порочности его сердца. На это указывает достоверный хадис пророка Мухамада. Исходя из этого, сердце - это самый почтенный орган в человеке и самое дорогое, чем он обладает. Оно - сосуд знания и постижений, оно - источник нравов и достохвальных качеств, оно - орган прозрения и лучшее мерило.

В изречениях ученых много ценных свидетельств о благих намерениях. Имам Газали сказал: «Намерения являются основой действий. Для действия необходимо намерение, чтобы оно было благом; намерение же само по себе останется благом, даже если действие не совершится из-за преграды»; «Бог смотрит на сердце людей, так как они являются носителями намерения».

Хазрат ходжа Моинуддин Хасан Чишти из Аджмера говорит: «Настоящее сердце – это то сердце, которое ни справа, ни слева, ни сверху, ни снизу, ни далеко, ни близко. Узнать это настоящее сердце нелегко, только те, кто близко к Богу, знают его. Сердце совершен-

ного верующего – в реальности Трона Божия. Это место, где Святой проявляет Себя посредством Вечного зеркала великолепия» (Исрар ал-Васалин).

Совершенный человек (альинсан аль-камиль) – это зеркало, которое наблюдает, познаёт и отражает в себе и тот, и другой мир. Сказано в хадисе-кудси: «Вмещает Меня не небо или земля, а сердце Моего верующего раба» (Ахмад ибн Ханбал, Китаб аз-зухд). Совершенный человек живет в обоих мирах ради Аллаха.

Ан-Навави сказал: «Праведность сердца достигается только путем его освобождения от таких скрытых недугов, как ненависть, злоба, завистливость, жадность, скупость, высокомерие, склонность к высмеиванию других, стремление к показному, желание прославиться, хитрость, алчность и неудовлетворенность предопределенным...».

Хасан Басри сказал одному человеку: «Займись лечением своего сердца, ибо Аллаху нужно от рабов лишь то, чтобы сердца их были праведными».

«Когда в сердце приходит печаль, считай это удачей, ибо мужи благодаря печали достигают чего-либо» (Баязид Бистами).

«Сердце друга Бога – это область Божественного Таинства, и Бог не помещает свои Таинства в сердце того, кто возлюбил мир» (Джунайд).

#### Библиография:

https://azbyka.ru/serdce-xristianskoe-uchenie Admin в Суфизм – Тасаввуф 20.07.2015

о. Александр Посацкий



#### Для Духа



#### ВОПРОСЫ # 4

#### Спрашивает молодежь

Вопрос. Что делать, когда твой парень (девушка) исповедует иную религию, и ему (ей) не нравится, что ты ходишь в церковь?

Вы не сказали мне, от кого этот вопрос, но я уверен, что он от девушки. Почему я в этом уверен? Потому что не бывает такого, что девушка запрещает парню ходить в церковь. Девушки не настолько властные.

Если парень исповедует другую религию, и действительно исповедует ее, то маловероятно, что он изменится. Он уверен в том, что это ошибаешься ты, и что твоя вера неправильная, и поэтому ему не нравится, что ты ходишь в церковь.

Мой совет: лучше брось этого парня сейчас, потому что, вероятнее всего, рано или поздно, ваши отношения прекратятся, и будет лучше, если это произойдет сейчас, пока они еще не очень прочные.

Многие девушки оказывались в такой ситуации. Некоторые из них думали: «Если я сейчас брошу этого парня, то, возможно, не найду другого, так что лучше я продолжу отноше-

ния с ним, хотя в вопросах религии у нас и нет согласия. Я пока буду пытаться не разговаривать с ним о религии, и, если пойду в церковь, то не буду ничего об этом ему говорить, а со временем, всё наладится» – давайте назовем эту группу девушек именем «Вероника».

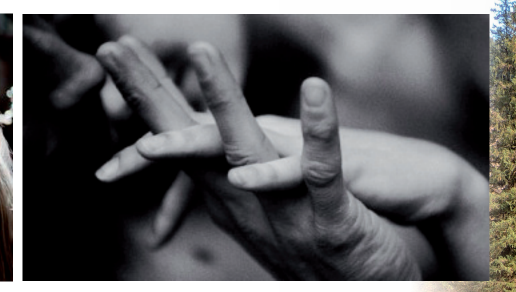
Другие же девушки, которым мы дадим имя «София», считали иначе: «Я вижу, что в таком жизненно-важном вопросе, как религия, у нас нет согласия. А это важно, потому что Бог в моей жизни на первом месте, и религия говорит мне, как я должна обращаться с людьми, а также говорит мне, что мужчина и женщина обладают одинаковым достоинством, что дети - это дар Божий, а брак - это нечто святое, это - путь к святости, а не место для недовольства и ссор. Мой муж будет самым близким

мне человеком, даже ближе, чем мои родители и мои дети, поэтому я не хочу ошибиться в выборе мужа; даже если в будущем мы поженимся, очень вероятно, что наш брак распадется, поэтому мне лучше бросить этого парня сейчас, и с Божией помощью, я найду другого, лучшего парня, чьи убеждения будут более похожи на мои».

Мы, священники, — это люди, которые общаются со многими людьми. И они нам рассказывают как раз такие вещи. По своему опыту скажу, что большинство таких «Вероник» сегодня очень несчастны. И они и их семьи сильно страдают. События в их жизни приблизительно развиваются так: Вероника остается с парнем из страха не найти другого. Со временем Вероника взрослеет и ей всё труднее становится порвать с парнем. Хотя ее и гло-



жет множество сомнений, она не видит другого выхода, поэтому, когда парень предлагает ей пожениться, она соглашается. Очевидно, что они вступают в брак не в Церкви, поэтому моя жизнь станет очень трудна. Этому парню очень нравится командовать. Это очень опасно. Лучше я оставлю его, подожду, и появится другой парень, более похожий во взглядах на



Вероника не может ни причащаться, ни исповедоваться, более того, муж запрещает ей ходить в церковь. Мать Вероники (поскольку у нее нет отца) видит, что ее дочь страдает, но не может ничего сделать, кроме как страдать вместе с ней. У мужа Вероники не просто другая религия – у него другие обычаи и совершенно другой взгляд на жизнь.

София умнее. Она видит, что разница в религии важна. Кроме того, она видит, что ее парень слишком властолюбив, и думает так: «Если этот парень сейчас, когда мы только друзья не любит меня достаточно для того, чтобы дать мне свободу ходить в церковь, что же будет, если однажды мы поженимся? Вероятно, он не позволит мне делать ничего без его предварительного согласия, у меня совершенно не будет свободы, а

меня. И действительно, София умная девушка, она продолжает общаться со многими парнями и девушками и в конце концов встретит другого парня, более похожего в убеждениях на нее, с которым она сможет разговаривать на равных».

о. Карлос Лаоз

#### История

#### Папы

римские



47 римский Папа

Церковное имя

#### Св. Симплиций

Светское имя

\_

Годы понтификата 3.III.468 — 10.III.483

Место рождения и происхождение

Тиволи, Западная Римская империя (совр. Италия)



Согласно «Liber Pontificalis», св. Симплиций был сыном гражданина Тиволи по имени Кастин. После смерти Папы Илария в 468 году он был избран его преемником. Его избрание не сопровождалось какими-либо трудностями, однако его понтификат пришелся на период падения Западной Римской империи. После того, как в 455 году был убит император Валентиниан III, в Западной Римской империи начался период быстрой смены малозначимых императоров и ее сотрясали восстания и вторжения варваров, один из которых, Одоакр, низложил последнего императора Ромула Августа в 476 году, объявив себя королем Италии. Это ознаменовало собой конец Западной Римской империи. Несмотря на то, что Одоакр был арианином, он с большим уважением относился к Католической Церкви и сохранил большую часть прежней римской администрации, поэтому при его правлении в жизни Рима не произошло значительных изменений.

Папа Симплиций решительно защищал независимость Церкви от цезаропапизма восточно-римских (византийских) правителей и авторитет Апостольского Престола в вопросах веры. Как и его предшественники св. Симплиций решительно отвергал 28 канон Халкидонского Собора (451 г.), предоставлявший кафедре Константинополя, названного Новым Римом, те же привилегии чести, которыми обладал Римский Епископ, тем не менее, признавая себя вторым после него. В свое время папские легаты протестовали против этого канона, а св. Папа Лев І Великий его не утвердил. Тем не менее Патриархи Константинополя пытались добиться того, чтобы этот канон вступил в силу, а император Византии (Восточной Римской империи) Лев II хотел получить подтверждение этого от Папы Симплиция. Понтифик, однако, отклонил прошение императора, выступая против канона, который,

среди прочего, ущемлял права восточных патриархов.

Помимо этого, во время понтификата Папы Симплиция в Восточной Римской (Византийской) империи увеличивалось влияние ереси монофизитов. Восстание Василиска в Византии окончилось тем, что он отправил императора Зенона в изгнание, захватив трон. После чего он начал искать поддержки у монофизитов и позволил их патриархам вернуться на свои кафедры. Василиск также издал религиозный указ (Энкикликон), в котором повелел принимать только первые три Вселенских Собора, отвергая Халкидонский Собор и письмо Папы Льва. Все епископы должны были подписать этот эдикт. Однако Константинопольский Патриарх Акакий колебался, хотя и собирался подписать этот эдикт. Тем не менее, под влиянием населения и особенно монахов, твердо придерживающихся католического учения, он выступил против императора в защиту веры, находящейся под угрозой. Священство и монашество Константинополя было поддержано Па-Симплицием, стремившимся защитить католическое учение и Халкидонский Собор. Папа разослал письма, призывая всех, включая самого узурпатора Василиска придерживаться истинной веры. В частности, в своем письме Василиску от 10 января 476 года Папа Симплиций писал: «Эта норма (т.е. учение Халкидонского Собора, с чем боролся узурпатор - Прим. Пер.) поддерживается преемниками того, кому Го-



сподь доверил заботу обо всём стаде овец, и кому обещал, что не оставит его до конца времен» (Thiel, «Rom. Pont.», 182). Кроме того, св. Симплиций в своей переписке с Василиском разбирал дело Александрийского Патриарха Тимофея III Салофакиола, который был смещен императором, а на его место был поставлен антихалкидонит Тимофей II Элур.

Когда в 477 году император Зенон сверг Василиска, вновь вернув себе власть, он отправил Папе полностью католическое исповедание веры, и в ответ св. Симплиций 9 октя-

бря 477 года поздравил императора с возвращением к власти и призвал его благодарить за эту победу Бога, желавшего таким образом восстановить свободу для Церкви. Зенон отозвал эдикты Василиска, и восстановил Патриарха Тимофея III Салофакиола на Александрийской кафедре, тем не менее, не трогая его предшественника, ввиду его пожилого возраста и скорой кончины. После этого монофизиты Александрии выдвинули на ее кафедру Петра III Монга, однако император Зенон повелел казнить его, но тому удалось скрыться, и, опасаясь волнений монофизитов, император отказался от применения силы.

В момент слабости даже сам Салофакиол разрешил помещать имя монофизитского патриарха Диоскура в диптихи для чтения на церковных богослужениях. 13 марта 478 года Папа Симплиций написал Патриарху Акакию Константинопольскому, что ему следует призвать Салофакиола смыть этот позор, который он навлек на себя. Патриарх подчинился, отправив в Рим легатов с посланиями. По его просьбе, Папа осудил поименно еретика Петра Монга и других еретиков, а также назначил константинопольского Патриарха быть его представителем в борьбе с монофизитами. Когда же в 497 году, монофизиты Антиохии восстали и убили Патриарха Стефана II, Акакий рукоположил Стефана III, а затем Калландиона в качестве его преемников. Папа Симплиций тем временем решительно требуя от императора наказать убийц, одновременно осудил Акакия за превышение полномочий в совершении этих рукоположений, но одновременно даровал ему необходимую диспенсацию. После смерти Салофакиола александрийские монофизиты вновь избрали патриархом Петра Монга, тогда как католики – Иоанна Талайю. Однако, и Константинопольский Патриарх Акакий, и император Зенон, выступили против Талайи, в том числе из-за дружбы последнего с находившимся в то время во вражде с императором патрицием Иллом, и на этот раз они поддержали Монга. Монг был отправлен в Константинополь для продвижения своей ереси. Вместе с Акакием они договорились об общей формулировке, объединявшей католиков с монофизитами, которая в 482 года была одобрена императором, и получила название Энотикон. Тем временем, Иоанн Талайя отправил Папе послов, чтобы уведомить его о своем избрании, но одновременно Понтифик получил и другое письмо, от императора, с обвинениями в адрес Талайи и требованиями признать Монга. Чтобы выяснить, в чём дело, св. Симплиций отложил признание Талайи, однако выразил решительный протест против избрания Монга на Александрийскую кафедру. Тем временем Патриарх Акакий, поддерживая свой союз с Монгом, старался убедить восточных епископов вступить с ним в церковное общение. Долгое время Акакий не присылал Папе никакой информации о происходящем, за что, в своем последнем письме Понтифик сурово критикует его. Когда же, наконец, в 483 году, Талайя прибыл в Рим, Папа Симплиций был уже мертв.



Помимо заботы о делах на Востоке, св. Симплиций проявлял также ревностную заботу и о делах на Западе, несмотря на тяжелое положение Церкви во время хаоса, вызванного миграцией. В частности, он назначал севильского епископа Зенона Папским викарием в Испании, чтобы он мог представлять Папу на этой территории. Кроме того, когда в 482 году Равеннский епископ Иоанн объявил Мутину своей суффраганной епархией, и рукоположил для нее епископа Георгия, Папа Симплиций решительно опротестовал его действия, отстаивая права Апостольского престола.

Симплиций проводил большие строительные работы. Он основал четыре новых церкви в Риме. В частности, он повелел превратить большое помещение в виде ротонды на Целийском холме в церковь, посвященную св. Стефану. Большая часть того здания всё еще существует, нося имя базилики Санто-Стефано-Ротондо. мимо этого, Папа Симплиций превратил в церковь, посвященную св. Андрею еще одно здание, расположенное рядом базиликой Санта-Мария-Маджоре. Понтифик также возвел еще одну церковь, посвященную св. Стефану Первомученику, позади церкви Святого Лаврентия в Агро Верано (Сан-Лоренцо-ин-Агро-Верано), однако эта церковь не сохранилась. Четвертую основанную им церковь в городе Папа Симплиций посвятил св. Бальбине, она стоит до сих пор.

Чтобы удостовериться в регулярном совершении Таинств в великих катакомбных церквях за городскими стенами, Понтифик повелел клиру трех

назначенных им районов города в установленном порядке, отвечать за их отправление в этих церквях. Одной из таких церквей была церковь Святого Петра в Ватикане, в западном портике атриума которой впоследствии был похоронен и сам св. Симплиций.

После смерти Папы Симплиция король Одоакр захотел оказать влияние на избрание Папы. Посланный им префект Василий, заявил, что перед своей смертью Папа Симплиций просил издать указ о том, что никто не может рукоположить Римского Епископа без согласия светской власти. Однако римское духовенство выступило против этого указа, продолжая соблюдать указ императора Гонория, изданный им по просьбе Папы Бонифация I, в соответствии с которым Папой мог считаться только тот, чье избрание происходило в соответствии с канонической формой, Божественным одобрением и всеобщим согласием.

Память св. Симплиция традиционно отмечается 2 или 3 марта. Эпитафия св. Симплицию, существовавшая, по свидетельству Иоанна Диакона, еще в IX в., не сохранилась.

Вадим Пархоменко

#### Peyenn omya Tsuerosua

## 7

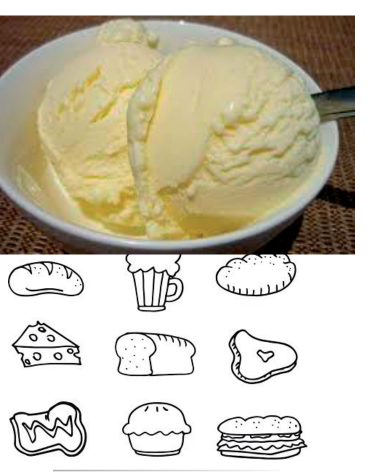
#### ДОМАШНЕЕ МОРОЖЕНОЕ



Уже лето и жара, поэтому сегодня самый простой рецепт классического мороженого.

#### Ингредиенты:

- 10 гр. ванилина
- 0,5 л. молока
- 5 шт. яичных желтков
- 250 мл. сливок 33%
- 100 гр. сахарной пудры



#### Способ приготовления

- 1. Отделите желтки от белков и положите в глубокую миску. Добавьте к ним сахарную пудру и ванилин. Разотрите ингредиенты до однородной консистенции.
- 2. Вскипятите молоко и вылейте половину в смесь желтков и пудры. Тщательно перемешайте и добавьте к молоку на плите.
- 3. Молочно-яичную смесь подогревайте на медленном огне около 3-4 минут, пока она не станет напоминать жидкую сметану. После этого снимите смесь с плиты и оставьте до полного остывания. Затем поместите кастрюлю в холодильник на 1 час.
- 4. Охлажденные сливки взбейте миксером до средней плотности. После этого перемешайте их с яично-молочной смесью до однородного состояния. Высыпьте всё в пластиковую посуду, накройте крышкой и уберите в морозилку.
- 5. Домашнее мороженое застынет через 10-12 часов. Чтобы десерт получился нужной консистенции, во время замораживания его необходимо периодически перемешивать (первый час делать это каждые 20 минут, далее – не чаще одного раза в час). Процедуру необходимо повторять в течение пяти часов.

Приятного аппетита.

# История — Евгений Стариков Среди гонений /62 Священники Казахстана и Средней Азии

135) Ромжа Нестор (грекокатолик). Настоятель храма Покрова Пресвятой Богородицы (14 октября) в с. Квасово Береговского района. Родился 16 декабря 1901 г. в семье грекокатолического священника Нестора Ромжи и Вильгельмины Пастор в с. Сусково Савеловского района. Получив начальное образование, учился в Ужгородской гимназии, а с 1928 г. - в Ужгородской Духовной Семинарии. 12 августа 1934 г. епископ Мукачевской греко-католической епархии в Ужгородском кафедральном соборе рукоположил в священники 14 семинаристов, среди которых был и Нестор Ромжа, и одного монаха-редемпториста. После рукоположения его направляют служить настоятелем в с. Брестов Мукачевского р-на, а с 1942 по 1949 гг. он работал настоятелем в с. Квасово Береговского района. В начале 1949 г. священнику, не согласному воссоединиться российской Православной Церковью, органы местной власти с согласия и поддержки КГБ запретили исполнять пастырскую работу и вместе с семьей выселили из приходского дома. Не добившись желаемых результатов, работники Береговского КГБ арестовали, а Закарпатский областной суд приговорил о. Нестора к 25 годам лишения свободы с поражением в правах сроком на 5 лет и конфискацией принадлежащего ему имущества. После суда он был отправлен через Львовскую тюрьмураспределитель в лагеря ГУЛАГа городов Караганды, Омска, Кемерово и Тайшета, где его труд использовался на различных строительных работах. Вернув-

шись из мест лишения свободы домой, в Иршаву, о. Нестор не мог устроиться на работу, поэтому начал работать согласно своему призванию, обслуживая верующих Иршавы и района. Не забыл и своих верующих в с. Квасово. Хотя власти запретили ему приезжать туда, о. Нестор всегда находил возможность навестить своих верующих и совершить для них необходимые духовные обряды. О подпольной пастырской работе о. Нестора пишет С. Беца в статье «Апостоли долара» (Апостолы доллара). Он ни слова не говорит о репрессиях по отношению к Грекокатолической Церкви, а осуждает деятельность ее священника: «... Этот старый знакомый многих закарпатцев, безработный униатский пастырь Нестор Ромжа... Когда его прихожане решили в 1949 г. перейти в православие, он, как и подобает «апостолумученику», велегласно сказал: «Я дал клятву на верность Грекокатолической Церкви и Папе». С тех пор он бродит по Закарпатью, демонстрируя «верность Папе», не желая заниматься никакой работой, питаясь «божьим именем». Пробовал он наладить обучение детей и молодежи религиозной премудрости... Ничего не получилось... Значит, советских людей не должно успокаивать то, что в Закарпатье уже не существует униатской церкви... Ватикан существует, униатская церковь ему нужна... поэтому им нужны и такие проходимцы как Нестор Ромжа и им подобные...» (Советское Закарпатье. -1959. – 17 июня). Из этих газетных строк можем судить о «спокойной» жизни о. Нестора в тоталитарном Советском государстве. Скончался о. Нестор Ромжа 24 марта 1966 г. на 65-м году жизни и 33-м году своего пастырства в Иршаве. Согласно ст. 1 Закона Украинской ССР «О реабилитации жертв политических репрессий на Украине» от 17 апреля 1991 г., о. Нестор Ромжа был реабилитирован 22 апреля 1992 г. прокуратурой Закарпатской области.

Жена о. Нестора Ромжи, Йолана Сабова, родилась 7 сентября 1901 г. в семье грекокатолического священника Александра Сабова и Анны Орос в с. Банско (Словакия). Умерла 2 февраля 1969 г. на 68-м годужизни в г. Ужгород, похоронена в Иршаве (Ср. Бендас С., Бендас Д., Священники-мученики, сповідники вірності, Ужгород, Видавництво «Закарпаття» 1999, с. 203-204).

